**О ГАУДИЯ – ВАЙШНАВИЗМЕ, О САМПРАДАЕ**

**И О ШИРОТЕ СОЗНАНИЯ**

**(Откровение Бхакти Промода Пури Махараджа)**

6 декабря 2000 г.

г. Пури, Индия

 /Запись начата в 2 часа 17 мин./

Мои ученики! Безусловно то, что пишущий должен владеть основами ведической философии, и он должен обладать соответствующими качествами и литературным талантом.

Образованные и интеллигентные писатели-вайшнавы обладают способностями проникать в изначальные бесспорные истины. Многие из них пытаются создать свои комментарии к главному труду вайшнавов «Бхагавад-гите». Ачарьи-литераторы делают это применительно к определенному этапу становления человечества. Нельзя не учитывать фактора времени, Мои бхакты. Бытие и быт людей постоянно изменяются, сменяются сами условия существования человечества. Поэтому практически в каждом веке рождаются выдающиеся личности, Ачарии, которые, учитывая потребности и запросы людей, делают попытки дать свои комментарии к мировому источнику знаний – «Бхагавад-гите».

Конечно, все истинные писатели-вайшнавы соблюдают каноны философии Вед и следуют стопам предыдущего Гуру, достаточно строго придерживаясь Его мировоззренческих основ. Это делается в целях сохранения цепи ученической преемственности. Но, тем не менее, истинный *маха-бхагават*, удостоившийся соответствующих полномочий от Верховной Личности, в частности, литературного дара, получает возможность адаптировать эту бессмертную и уникальную философию к сознанию людей, живущих в определенную эпоху. В каждую из Юг – Кали, Сатья, Трета и Двапара – такая адаптация знания бывает крайне необходима, так как условия эволюции человечества могут коренным образом изменяться.

Как Я уже дал понять, даже в пределах одного земного века могут родиться сразу несколько ачариев, и каждый из них, получив милость Верховной Личности, может предложить вниманию людей свой вариант комментария к «Бхагавад-гите». И все эти варианты комментариев найдут своих читателей, удовлетворив их духовные нужды и потребности.

Многообразие комментариев к «Бхагавад-гите» – это подтверждение многообразия самих джив, воплощающихся в материальном мире.

Скажу далее о понятии *сампрадая*. Для всякого приверженца учения Верховного Бога имеет особое значение принадлежность к подлинной *сампрадае*. Но в то же время все истинно образованные и продвинутые вайшнавы, обладающие широковмещающим сознанием, могут выходить за пределы той *сампрадаи*, которой они формально принадлежат. И случается, что на основе существующих *сампрадай* эти личности создают новые *сампрадаи*, в основе которых концепции, адаптированные к реалиям их эпохи.

Абсолютная Истина, как известно, не ограничивается ничем и никаким образом; трансцендентное знание в принципе не может быть заключено в границы той или иной *сампрадаи*. На Земле одно поколение сменяет другое, и соответственно этому появляются новые *сампрадаи* и воздвигаются новые вайшнавские обители и мандиры. Когда рождается *парамахамса*, личность, обладающая совершенным и необусловленным сознанием, то эта личность наделяется способностью вмещать философии нескольких *сампрадай* и исследовать различные аспекты Абсолютной Истины.

Так, известно, что Шрила Расикананда – один из величайших последователей учения Шри Чайтаньи Махапрабху, мог сразу оперировать данными из нескольких философий. Есть сведения, что Он вмещал в свое сознание до шести мировоззренческих концепций, некоторые из них значительно отличались друг от друга. Такое вмещение – признак истинной образованности вайшнава, признак подлинной широты, открытости его духовного сознания.

В век Кали многие люди довольно сильно измельчали в своих воззрениях. Степень их духовного осознания существенно ослабла, поэтому они с трудом могут вмещать одну-две доктрины. Но в Золотой Век люди будут свободно оперировать большим объемом знаний, раскрывающим им всю многогранность и универсальность философии Верховной Личности.

Узость, ограниченность сознания – это атрибут людей века Кали. Их боязливость, их подозрительность и их безверие препятствуют тому, чтобы Истина входила в их сознание. Нередко эти люди судят о духовном состоянии другого человека только по тому, является ли он формальным членом той организации, которой они сами принадлежат. В ином случае они считают его для себя чуждым и всячески стараются избегать контактов с ним.

Люди века Кали, как правило, придают большое значение тому, принадлежит ли человек семье *свами*, *брахманскому* роду, классу священнослужителей, и получил ли он *инициацию*, следуя традициям, принятым в среде личностей, которые принадлежат той или иной *сампрадае*. Если же человек не соблюдает ни принятых ими канонов, ни их традиций, то, с их точки зрения, он не заслуживает их внимания. И их не интересует, владеет ли он философией Бога, разумен ли он, этичен ли он, способен ли он удовлетворять духовные запросы и потребности других и, главное, удовлетворяет ли он Верховную Личность.

Господь Гауранга, Верховный Бог, преподнес людям истинно трансцендентную науку, заключающую в себе Абсолютную Философию. Он смог обратить их умы и чувства на бесспорные и вечно существующие истины. При этом Господь утверждал: каждый мог стать приверженцем философии Бога и удостоиться убежища возле Его лотосных стоп.

Если следовать божественным наставлениям Гауранги, то пристанища у стоп Бога могут получить даже низкорожденные дживы, такие, как *млеччхи* (поедатели мяса коров и быков) и *чандалы* (собакоеды). Да, даже эти низменные и порочные создания получают освобождение, если они овладевают философией Бога и совершают преданное служение Ему.

Гауранга советовал Своему ученику: «Не бойся занять позицию Гуру Дающего, дай Кришну каждому!»

Другому Он говорил: «По Моему распоряжению стань Гуру освобождай людей от невежества».

Господь спас от духовной деградации сотни и тысячи людей, преподнеся им ту высшую философию, которая представляла собой живое Послание Бога.

Учение Шри Чайтаньи – это *бхагавата-дхарма*. Можно Его учение – *према-дхармой*. Везде и всюду говорил Он о величайшей значимости для человечества философии Бога и Его высшей, исключительно духовной деятельности. Господь Гауранга советовал и наказывал проповедовать учение Верховной Личности всем людям, и особенно тем, которые смогли выйти на уровень духовного осознания. И Он считал проповедническую деятельность *параупакарой*, истинно благотворительной.

Именно Чайтанья Махапрабху начал реформацию арийских традиций. Заложенные в глубокой древности, эти традиции в эпоху прихода Господа Чайтаньи требовали своего обновления. В ХVI веке в Бенгалии сформировалось одно из самых значимых направлений той эпохи – Гаудия-Вайшнавизм.

Гаудия-Вайшнавизм по сути является изначальной Ведической Религией. Эта Религия имела место еще во времена Ариев, которые жили в стране Арьяварте.

Реформация, начатая Шри Чайтаньей, была подхвачена выдающимися личностями той поры. Так, один из шести Госвами, непосредственных учеников Чайтаньи Махапрабху, Джива Госвами, создал общество гаудия-вайшнавов – *«Шри Вишва-вайшнава-раджа-сабху»*. Оно сыграло существенную роль в истории вайшнавского движения ХVI – ХVII веков.

Гаудия-Вайшнавизм в таком виде, в каком он был сформирован в XVI веке, представлял собой одну из *Сампрадай* – *Шри Рупанугу* *Сампрадаю*. Ее основатель – Шрила Рупа Госвами, один из наиболее продвинутых учеников Шри Чайтаньи Махапрабху.

Все истинные вайшнавы того времени смогли по достоинству оценить учение Шри Чайтаньи, но многочисленные лжегуру, принадлежащие к тем или иным религиозным сектам, грубо попирали Его учение, Его уникальную философию.

Бхактивинода Тхакур и Его сын Бхактисиддханта Тхакур, Мой Гуру, неустанно утверждали достоверность и всеобъемлемость учения Господа Гауранги. Они утверждали, что это учение не принадлежит какому-то одному народу, какой-то одной религии, а тем более – секте, они заявляли о том, что оно принадлежит всем людям, всему человечеству. И поэтому, говорили они, это учение должно стать известным во всем мире, доступным каждому человеку, населяющему материальный мир.

Оба выдающихся Ачария смогли очистить философию Господа Чайтаньи от самых разных искажений и восстановить авторитет Гаудия-Вайшнавизма. Шрила Бхактисиддханта, кроме того, смог значительно укрепить позиции Шри *Вишва-вайшнава-раджа-сабхи*, которая со временем стала ослабевать. Позже он преобразовал ее в организацию, получившую название *Гаудия-Матх*. В него вошло 64 ведических храма.

Философской основой Гаудия-Вайшнавизма считаются классические сочинения вайшнавов – Веды, Упанишады и Пураны, а также труды шести Госвами из Вриндавана, первых прижизненных учеников и последователей Чайтаньи Махапрабху. Главой их считается Шрила Рупа Госвами. Поэтому *Сампрадая*, берущая свое начало от Шри Чайтаньи, называется *Шри Рупануга Сампрадая*.

Замечу, что все истинные вайшнавские ачарии при выработке своих концепций никогда не поступаются теми основными принципами, которые заложены в вайшнавской философии. Но в то же время, стремясь удовлетворить запросы и потребности людей той или иной эпохи, они проявляют определенно повышенный интерес к новым духовным веяниям и доктринам. Отмечу, что их теоретический и практический интерес к этому – знак их истинной образованности и широты их сознания.

Так, ачарии, следующие традициям *Шри Рупануги Сампрадаи*, в своих проповедях, духовных беседах и других аспектах *садханы* использовали новые ритуальные обряды и церемонии, отвечающие запросам современных им людей.

Мои ученики! Учение о Бхакти, Бхакти-Йога, трансцендентно. И Я коснулся здесь одной из *Сампрадай*, к которой принадлежал сам, не с целью привлечь вас только этой *Сампрадаи*. Господь Чайтанья, хотя и положил начало этой новой *Сампрадае*, тем не менее, говорил о том, что учение Бхакти – это абсолютное учение, и оно не ограничивается рамками одной школы, одного народа. Господь утверждал, что учение Верховной Личности существует для всего человечества.

Философия Ади-Гуру – это Абсолютная Философия. И она выше всех *Сампрадай* и тех ученических преемственностей, которые существуют с древнейших времен в рамках Вайшнавизма как единого направления.

Философия Ади-Гуру как источник всех теорий и концепций самым естественным образом возвышается над всеми ними. Абсолютная Личность – это Изначальный Учитель. И науку высшего ученичества постигает только тот, кто осознает эту неопровержимую, бесспорную истину.

В новую эпоху важно постигать и исследовать многие доктрины и философии, существующие внутри Вайшнавского движения. Важно стремиться к тому, чтобы познать Истину с разных сторон. Для сознательной дживы бывает иногда полезно проанализировать даже противоречивые и прямо противоположные доктрины, каждая которых, тем не менее, может претендовать на истинность и демонстрировать свою принадлежность подлинной ведической идеологии. Такое углубление в различные теории бывает необходимо для того, чтобы всесторонне постичь философию Вайшнавизма.

Замечу, что работу, связанную с анализом и синтезом направлений Вайшнавизма, может осуществлять только личность, продвинутая в духовном отношении, а главное, абсолютно преданная философии Ади- Гуру. Для неофита этот исследовательский труд, попытки такого широкого вмещения могут дать самые неблагие последствия, так как сохраняется опасность того, что он может утратить свои мировоззренческие основы и целиком погрузиться в чуждую вайшнавскому сознанию философию, уводящую его от Кришны, от Его изначальной Доктрины – Доктрины Верховного Бога.

Отсюда следует, что для анализа и синтеза вайшнавских теорий и практик необходимо обладать прочной связью с трансцендентным миром и иметь устойчивое и совершенное мировоззрение. Это мировоззрение свойственно той категории джив, которые определяются понятиями – *бхакта, маха-бхагават* и даже *парамахамса*. Только возвышенная личность может без ущерба для себя соприкасаться с любыми *сампрадаями* и приемственностями, которые существуют внутри мирового Вайшнавского движения, чтобы затем целенаправленно работать с многочисленными его представителями. Вайшнавский мир очень многообразен, Мои бхакты, и нужно обладать истинной трансцендентной силой, чтобы взаимодействовать с членами различных ведических школ. Господь Шри Чайтанья оставил нам пример блестящего взаимодействия с представителями разных мировоззренческих концепций, в том числе, с *майявади*, имперсоналистами, которые не признают личностного аспекта Бога.

В период Огненного цикла планеты всем приверженцам науки о Боге предстоит взаимодействовать с представителями разных ведических направлений и конфессий, так как пришло время синтеза и соединения учений и их многочисленных сторонников. В наступившую эпоху на Земле будет утверждаться все истинное и совершенное и отметаться, отбрасываться все ложное и наносное. Наступила пора отбора и обобщения знаний, накопленных человечеством Арийской расы. И человек грядущей цивилизации должен знать наиболее авторитетные мировые учения и их основателей. Много путей, ведущих к Богу. Разве христианство или магометанство, или религия бахаи не ведут к Богу? В переходную пору важно обобщить все достижения человечества в области духа, чтобы получить ответ на главный вопрос: кто есть Верховный Бог, каково Его Имя и какова Его философия., Учения, перечисленные Мной выше, несомненно, ведут к Богу. Но в мире есть то учение, которое подводит ученика к Высшему Богу. Имя этого Бога Кришна, или Чайтанья.

Изначальная философия Вайшнавизма вмещает в себя все *сампрадаи,* все цепи преемственности, все направления, связанные с *Высшей Таттвой*, Верховной Личностью. И благо той дживе, которая способна обобщить разрозненный опыт разных ведических школ, собрать разъединенные знания, рассыпанные по тем или иным доктринам, и, систематизировав все это, выработать в себе новое, синтетическое мировоззрение. Понятно, что оно должно быть основано строго на философии Ади-Гуру, философии Кришны, адаптированной к текущему времени.

Наступившая эпоха связана с такими явлениями, как Божий Суд и Огненное Крещение. Ачарии Вайкунтхи предвещают – в огненном синтезе сольются все *Сампрадаи*, и миру будет явлена Единая *Сампрадая,* заключающая в себе Вечную Философию – философию Ади-Гуру. Эта Философия будет максимально приближена к людям грядущей эпохи.

В новую эпоху, отмеченную признаками Золотого Века, как уже сказал, важно уметь обобщать и синтезировать трансцендентные знания, рассредоточенные в разных духовных источниках. И это под силу лишь личностям, обладающим ясным и прочным сознанием и сформированными духовными качествами.

Сегодня необходимо подумать о создании таких центров общественного развития, в которых бы проповедовались принципы многогранной, синтетической концепции, основанной, тем не менее, на Абсолютной философии, философии Ади-Гуру. Эти новые центры должны стать пристанищами истинной духовности, образования и культуры, а главное, пристанищами, дающими возможность исследовать учение о Бхакти на его новом этапе. Речь вновь идет об этапе, связанным с Огненным циклом планеты.

Я уже сказал, что Ачарии Вайкунтхи предрекают: в Огненную эпоху все *сампрадаи* и все ветви Вайшнавизма сливаются в Огненном синтезе. Что это значит? Это значит, что проходящий сквозь Огонь Кришны бхакта сможет вместить в свое сознание основополагающие вайшнавские *сампрадаи* и те *ветви*, которые исходят от них; кроме того, он сможет обобщить ведущие, авторитетные религии и философии, известные в материальном мире. Такой ученик будет являть coбой совершенно новую личность, или существо Шестой Расы.

Бхакти-Йога и Агни-Йога – вот учения, составляющие мировоззренческую платформу людей, живущих в переходную пору. Это время отмечено множественными земными катаклизмами и смещениями. Я глубоко сочувствую людям этого не простого периода, но могу определенно сказать – в нем есть особый смысл. Для истинно духовного становления дживы нужны условия, позволяющие ей сознательно расти и совершенствоваться. Новая эпоха, сопровождаемая неурядицами и невзгодами, вынуждает людей искать выход; и рано или поздно люди обращаются лицом к Богу, они начинают изучать науку о Боге , или Бхакти-Йогу. Безусловно то, что сегодня людям необходимо постигать и Агни-Йогу.

В центрах духовного развития должна проводиться работа, имеющая прямое отношение к Ведическому учению на его новом этапе – этапе Огненного Крещения и Суда Божьего. Знания об этих глобальных явлениях содержатся во многих книгах единого Учения. Эти знания даются в тех откровениях, которые в настоящее время нисходят в материальный мир от Божеств и Ачариев с небес Вайкунтхи.

Мои ученики, вновь отмечаю, что исследование ведической философии в свете учения о трансмутации даст наилучшие результаты.

*Бхакти Прамод Пури Махарадж* – Сказал.

/Запись завершена в 4 часа 30 мин./

**О КОНЦЕПЦИИ БХАКТИ**

**И ЙОГЕ БОЖЕСТВЕННОЙ ЛЮБВИ**

**(Откровение Шрилы А.Ч. Бхактиведанты Свами)**

6 декабря 2000 г.

г. Пури, Индия

/Запись начата в 12 час. 37 мин./

Мои ученики! В XVIII – XIX веках Ачарии и Садху, следовавшие в своей *садхане* вайшнавским традициям, стремились распространить сознание Верховной Личности не только на территории Индии, не только в государствах Востока, но и странах Запада. Особенно много ими было сделано для того, чтобы возродить *Санкиртану*, практикуемую Господом Чайтаньей.

Глубокое знание святых писаний и абсолютная преданность Верховной Личности – вот то, что объединяет истинных вайшнавов, *маха-бхагават*. Последователи *Шри Рупануги* *Сампрадаи* проповедуют концепцию бхакти – концепцию всепоглощающей, беспримесной любви и преданного служения Личности Верховного Бога. Философия Гаудия-Вайшнавизма содержит в себе сведения о том, что Вайшнавизм – это природа, естество всякой дживы, это по сути *джайва-дхарма*. Кроме того, Вайшнавизм – это и *према-дхарма*. Это понятие означает – Йога Божественнной Любви.

Мои верные последователи! Очень важно беречь наследие прошлых времен, оставленное человечеству величайшим преданным и реформатором Шри Чайтанья Махапрабху. Шри Чайтанья Махапрабху родился на святой земле, в Западной Бенгалии (рядом с Маяпуром). Там Он явил *Ади-Лилу*, свои детские и юношеские развлечения. В 24 года юный садху принял *санниасу*, и в течение 6 лет совершал *парикраму* по святым местам Индии, главным образом, Южной Индии. Этот период Его жизни называется *Мадхья-Лила*. В возрасте 30 лет Чайтанья Махапрабху поселяется в Пури (штат Орисса), где в течение 18 лет Он явил свои последние игры; этот период Его жизни называется *Антья-Лила*.

Главное достижение Шри Чайтаньи Махапрабху – это введение в обиход преданных ритуала, называемого *юга-дхарма*. Он означает воспевание святого имени Бога.

*Шрила Прабхупада* – Сказал.

/Запись завершена в 13 час. 7 мин./

**О ВЫПОЛНЕНИИ ВЫСОКИХ ЗАДАЧ**

**И О ПОЛУЧЕНИИ ТРАНСЦЕНДЕНТНОЙ СВЯЗИ**

**(Откровение Бхакти Промода Пури Махараджа)**

11 декабря 2000 г.

г. Пури, Индия

/Запись начата в 4 часа 12 мин./

Мои ученики! Открытие канала – это трансцендентная награда. Награда, в первую очередь, за все подлинные достижения дживы, явленные ею в ее прошлых воплощениях, прежде всего – за ее осознанное устремление к высшим целям, задачам и идеалам, имеющим прямое отношение к ее неуклонному возвышению, а также возвышению всех других личностей, вставших на путь самопознания, путь Истины. И важность всего этого должна быть особенно прочувствована дживою в этом текущем воплощении с конкретной реализацией этого устремления во вполне реальных делах, требующих высокой степени самоотречения – ради блага своего ближнего, ради блага всеобщего.

Именно готовность к такой реализации, а также все помыслы и поступки, связанные с ней, дают основание Верховной Личности Бога и Ее возвышенным представителям (Гуру и Садху) удостоить дживу особой награды.

Даже подсознательное устремление к достижению личных и материальных благ может стать непреодолимым барьером для истинного раскрытия канала. Пусть скрытое, но все же лукавство, либо неполная искренность, либо тайная корысть всегда улавливаются Верховной Личностью и Ее приближенными. И такая джива не может рассчитывать на получение подлинных сиддх, которыми наделяются только дживы, искренне устремленные к высшей цели, высшему Идеалу. Сегодня перед дживами, населяющими мир плотный, поставлены главные вопросы времени: с кем они? какой философии они желают следовать? кому они считают необходимым служить: Богу и Его верным приближенным или той несовершенной сущности, приземленной и даже порочной дживе, которая в Ведах именуется *ракшасом*, или *асурой* ?..

Да, сегодня практически каждая личность, принадлежащая Расе Ариев, поставлена перед выбором – сохранить ли свои земные привязанности и пристрастия или, потеснив их, дать возможность раскрыться и расцвести своим трансцендентным центрам, этим духовным лотосам.

Мои ученики! Мои бхакты! На земле наступило поистине суровое и грозное время. Между силами божественными и демоническими происходит великая битва, названная Армагеддоном. Между этими противоположными силами идет борьба буквально за каждую обусловленную дживу. А за каждую проснувшуюся и прозревающую дживу эта борьба многократно усиливается.

Личности, устремленные к Божественной философии, должны быть сегодня особенно бдительны. Очень важно, Мои дорогие, суметь отличить истинных представителей *Божественной Сампрадаи* от особ демонического клана. Кроме прочего, встреча с ними является и испытанием для истинного ученика, проверкой чистоты его сознания и его устремлений.

Одним из условий получения надежной трансцендентной связи с Ачариями Вайкунтхи является обретение того сознания, которое позволяет вмещать не только философию Верховной Личности в чистом виде, но учитывать и реалии тех великих событий времени, которые ныне определяются понятиями Битвы и неразрывно связанной с ней Трансмутации.

 Ярким, бесспорным свидетельством благодатных трансмутационных процессов, происходящих в самой дживе, является факт обретения ею трансцендентной связи с существами мира Духовного. Сегодня эта высокая связь дается дживе в том случае, если она вмещает в свое сознание реалии настоящего времени, если она ассимилирует такое явление, как Трансмутация Огненная, и если она готова следовать стезей полного отречения, то есть бесповоротного предания себя Верховной Личности Бога.

Такая джива должна проникнуться идеей вечного служения Верховной Личности, и одновременно с этим она должна осознавать, что в наступившую эпоху это служение будет происходить в условиях великих преобразований, которые будут иметь в своей основе огненную природу, огненную сущность. Эти преобразования даны Самой Верховной Личностью в период сошествия Золотого Века в мир плотный. Новый Век влечет за собой смену планетных цивилизаций.

Мои ученики! Прошу вас всесторонне исследовать новые мировоззренческие концепции, рождающиеся на стыке эпох. Человек грядущей формации – это личность, имеющая неограниченное, вмещающее сознание. Это – явитель светоносных, божественных идей и доктрин, которые все, в конечном счете, вытекают из древнейшего Божественного учения – учения Ади-Гуру.

Сегодня наиболее подготовленным ученикам предоставляются все возможности для обретения устойчивой связи с Нами. Эта нектарная связь даруется чистой дживе, избравшей путь Бога, путь Его верных спутников. Обрести эту связь невозможно только по внутренне желанию дживы, и эту связь никто не может установить извне, если джива не готова к беседе запредельного, трансцендентного уровня. Только уравновешенные и гармоничные личности, твердо следующие по пути служения Высшему Божеству, будут удостаиваться полномочий на обретение связи, которая позволит получать Откровения.

Таких учеников, обретших трансцендентный выход к мирам Вайкунтхи, со временем будет все больше и больше, и наступит такой период в эволюции людей, когда нектарную связь будут иметь очень многие люди. Можно сказать, что в Золотой Век таких личностей будет большинство.

Да, в Новую Эру на Земле будут воплощаться дживы, которые будут изначально являться носителями истинно возвышенных, божественных качеств, и поэтому они уже с рождения будут удостаиваться милости Бога – входить в самые доверительные и искренние отношения с Ним. То есть, в Новую Эпоху люди будут рождаться с сознанием Кришны, и поэтому они будут способны ощущать нектар Его имен. Что может быть важнее для дживы, чем обретение ею самых доверительных и сокровенных отношений с Самим Богом, *Высшей Таттвой!*

Мои бхакты, Мои духовные сестры и братья! Смиренно выказав Свое почтение Верховной Личности и Своему Гуру, Я прошу вас принять Доктрину Бога как высшую Доктрину. Именно понятие Божество и связанное с ним понятие Божественное могут по-настоящему усовершенствовать живое существо и поднять его над всем низменным и неистинным, подведя его к осознанию высшего Идеала, высшей Дхармы.

Харе Кришна! Гаур Харибол!

*Бхакти Промод Пури Махарадж* – Сказал.

/Запись завершена в 5 час. 57 мин./.

**О РЕАЛИЯХ ПЕРЕХОДНОЙ ПОРЫ**

**И О САМПРАДАЯХ**

**(Откровение Шрилы Бхактисвддханты Сарасвати Тхакура)**

27 декабря 2000 г.

г. Маяпур, Индия

 /Запись начата в 5 час. 7 мин./

Мои ученики! Пришел час вашего возвышения во Истине – во Истине самого Бога. Можно долго рассуждать о том, что есть Истина, что есть Благодетель. Но существуют бесспорные знания на этот счет, и все они научно обоснованы и подтверждены подлинной *садханой* тех отмеченных Богом личностей, которые составляют цепь святой преемственности.

В своем земном воплощении Я много думал над тем, что такое Истина. Я размышлял о самой Истине и о том, Кто ее определяет, Кто являет собой это вселенское понятие. Да, Я размышлял об этом, хотя Я точно знал, что Верховная Личность, Кришна, – это Сама Истина, Исток всего и всех – как рожденных, так и нерожденных. Эта трактовка была Мне ведома с детских лет, так как Мой отец, Бхактивинода Тхакур, был совешенным последователем учения Шри Чайтаньи, и Он принадлежал к *Рупануге-Сампрадае*. С малолетства Я был приучен к повторению святого Имени Бога, и потому впоследствии Я удостоился милости Кришны – способности входить в трансцендентное сообщение с миром Вайкунтхи.

Я получил свое посвящение, *санниасу*, находясь у портрета Бабаджи – Гауракишоры даса, который уже три года, как оставил материальный мир, но присутствие которого Я ощущал очень явно. Бабаджи Махарадж (Гауракишора дас) инициировал в *бабаджи* Моего отца Бхактивинода Тхакура, это случилось незадолго до Его погружения в *самадхи* (это время исчисляется двумя земными годами).

Через десять лет Я получил *санниасу* от Гауракишоры Махараджа, который к тому времени оставил этот бренный мир и вошел в Святую Дхаму Кришны, чтобы в полной мере наслаждаться Его непревзойденными играми, *лилами*. Удостоившись *санниасы*, Я понял, что Мое служение удовлетворяет Верховную Личность. В то время, когда Я обрел высокую милость, *санниасу,* Мне было 44 года.

Мои ученики, *прабху* и *матаджи!* Трансцендентная инициация вполне возможна для того бхакты, который способен чувствовать умонастроение Своего Гуру. Да, чувствовать умонастроение и трансцендентное состояние Гуру, несмотря на то, что Он уже находится за пределами материального мира. Даже тогда, когда Гуру покидает Землю и отправляется в сферы Вайкунтхи (Страны Безмятежности и Покоя), Он не исчезает бесследно из поля зрения своих учеников, и Он продолжает заботиться о них в меру Своих новых возможностей и в меру их готовности.

Особенно связь с Гуру ученики ощущают тогда, когда их Наставник только что перешел в мир Высший или когда прошло еще сравнительно немного земного времени, разделяющего Гуру от Его учеников, оставшихся на Земле. В таком случае Гуру имеет все возможности наставлять своих последователей, вкладывая в их головы Свои нектарные мыслеобразы, Свои развитые и укрепленные чувства. В Своем новом положении Гуру может быть исполнен высочайших трансцендентных чувств, и эти чувства, как ничто иное, способны буквально преобразить Его учеников!

Да, Гуру заботится о Своих учениках даже тогда, когда Он покидает их, переходя за границу земного существования. И бхакты, имеющие воплощенную форму, могут вполне сообщаться с их Гуру, уже освобожденной сущностью, – в меру их личной возвышенности, их способности воспринимать отдельные посылки своего Гуру, и даже его цельные сообщения, содержащие в себе его наставления Безусловно то, что таких контактов удостаиваются наиболее подготовленные в предыдущих рождениях дживы. И в текущем своем воплощении они могут уже не совершать суровых аскез. Для того чтобы удостоиться небесной нектарной связи, важно обладать духовной природой и развитым сознанием.

В переходную пору рождаются такие дживы, которые обладают ясным и чистым сознанием, и они уже с рождения могут ощущать присутствие божественных экспансий, *вишну-таттв*. Зачем же предлагать такой дживе суровые аскезы? В этом нет необходимости. Сама природа такого существа уже реагирует на природу Высшей Личности, притягивается Ею и вступает в определенные отношения с этой Личностью и Ее окружением.

Коснусь далее понятия *сампрадая* и назову основные из *Сампрадай*. *Сампрадая* – это *парампара*, или цепь преемственности вайшнавских Гуру, основоположников авторитетных доктрин и учений, имеющих прямое отношение к Личности Бога.

Строго говоря, понятие *сампрадая* имеет более широкое значение, чем понятие *парампара*. *Сампрадая* означает: система совершенной, упорядоченной передачи духовного знания ученикам и последователям.

Буквальное значение понятия *сампрадая*: «полный процесс передачи». *Парампара* буквально означает: «последовательность». Таким образом, понятие *сампрадая* содержит в себе более широкий и глубокий смысл.

*Сампрадае* принадлежат не только Гуру, ее основатель и его прямые ученики, но и все те, кто следует ее традициям и канонам.

*Сампрадая* возникает тогда, когда рождается выдающаяся личность, Ачария, теоретик и практик Вайшнавизма. Чтобы сохранить ведическое знание и передать его последующим поколениям, выстраивается целая цепь Гуру. И во главе этой Цепи, или *Сампрадаи*, – Ачарья-основоположник.

В истории Вайшнавизма различают четыре главные *Ветви*, или *Сампрадаи*. Каждая из 4 этих Ветвей имеет своего основателя, своего вдохновителя, Свой исток. Сам Я принадлежал к *Гаудия-Сампрадае*, которая берет свое начало от Господа Чайтаньи. А изначально ее источником является творец – Брахма. Эта *Сампрадая* называется *Брахма-Гаудия-Сампрадая*. До Чайтаньи жил Мадхава, великий Ачария, который теоретически обосновал положения вайшнавской концепции, берущей начало от Брахмы. В XVI веке Шри Гауранга возродил эту философию; Господь провел несколько благотворнейших для вайшнавского движения реформ. Мой отец, Бхактивинода Тхакур, впоследствии с воодушевлением поддержал все реформы, начатые Верховной Личностью, Гаура-Сундарой; затем Я подключился к утверждению Знаний, идущих от вышеобозначенной *Сампрадаи*.

Зпует также и *Шри Сампрадая* *(Шри Шри Лакшми-Нараяна-Сампрадая)*, которая берет свое начало от Вишну. Возродил эту Ветвь Рамануджачария, оживив ее новой ведической концепцией.

Кроме того, от четырех Кумар идет *Нимбарка Сампрадая*. Главное Божество – Божественная Чета Джугал. Эту Чету называют еще Бихари и Бихарини, Возлюбленный и Возлюбленная.

И наконец, *Рудра Сампрадая*, которая берет свое начало от Шивы (Рудра – это экспансия Господа Шивы).

Мои последователи! Постижение Истины начинается тогда, когда джива приходит к осознанию, что желания и потребности, имеющие отношение к ее плотному и несовершенному телу, в то же время не имеют отношения к ее вечной сущности. Та джива, которая способна различать природу Высшей Личности и всех Ее приближенных и привлечься Ею, достигает *Бхагавана*, Кришны. Истинный ученик, бхакта, обладает совершенным пониманием того, что есть *Бхагаван*.

При каком условии можно достичь понимания *Бхагавана?* Очищая свое сознание и проводя преданное служение Высшей Личности, Шри Шри Радха-Кришне, джива обретает способность развить в себе сознание Верховного Божества и постичь свою вечную духовную сущность!

Харе Кришна! Гаур Харибол!

*Бхактисиддханта Сарасвати Тхакур* – Сказал.

/Запись завершена в 7 час. 12 мин./.